
Claroscuro (2025) 24 (2): 1-9
Facultad de Humanidades y Artes
Universidad Nacional de Rosario
Argentina

e-ISSN: 2314-0542
https://doi.org/10.35305/cl.vi24.180

https://claroscuro.unr.edu.ar

Montero Fenollos, Juan Luis (2025)
Mesopotamia. Historia de la tierra de Gilgamesh.

Córdoba: Erasmus Ediciones, 368 páginas.
ISBN 978-84-10199-31-6

Victoria Sambuelli*

El autor del libro aquí reseñado, Juan Luis Montero Fenollós, es doctor
en Historia por la Universidad de Barcelona. Fue investigador del Instituto
del Próximo Oriente Antiguo de esa misma institución y actualmente se
desempeña como profesor titular de Historia Antigua en la Facultad de
Humanidades y Documentación de la Universidad de La Coruña (Galicia,
España). Además, forma parte del Grupo Interdisciplinar de Patrimonio
Cultural y Geológico (CULXEO) y dirige el Proyecto Arqueológico en Tell
el-Far’a: del Bronce Antiguo al Hierro en el norte de Palestina.

A partir de su amplia experiencia como arqueólogo e historiador,
construye un libro sobre las civilizaciones que habitaron la zona de los valles
del Tigris y del Éufrates, a la que denomina “la tierra de Gilgamesh”, en
alusión al legendario rey de la conocida epopeya que lleva su nombre.

Este poema es utilizado no tanto como una fuente histórica directa, sino
como eje estructural del libro que, en diálogo con la evidencia arqueológica
y los documentos textuales del Próximo Oriente Antiguo, permite abordar
los temas centrales presentes en la narración.

El propósito del libro es acercar al público general y también a los
especialistas al conocimiento de los grandes aportes de las sociedades
mesopotámicas a la historia universal. El volumen cuenta con un prólogo, un
capítulo final titulado “El futuro de un legado excepcional”, un epílogo, una
sección de lecturas recomendadas, una cronología y un glosario básico. El
recorrido histórico abarca desde el Bronce Antiguo hasta la Edad del Hierro,
cubriendo más de dos mil años de historia y centrándose especialmente en
ciudades emblemáticas como Babilonia, Assur y Mari.

*Universidad Nacional de Rosario, Argentina.
E-mail: vickisambuelli@gmail.com

Esta obra está bajo licencia Creative Commons
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://doi.org/10.35305/cl.vi24.180
https://claroscuro.unr.edu.ar
vickisambuelli@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Claroscuro No. 24 Vol. 2 / 2025 Reseñas

Tras la finalización del prólogo escrito por Jordi Vidal, catedrático de la
Universidad Autónoma de Barcelona, quien presenta el libro como el “legado
intelectual” de Fenollós, una síntesis de sus conocimientos arqueológicos e
históricos sobre el tema, Fenollos comienza con su libro. En el primer capítulo
titulado “Érase una vez Mesopotamia” realiza una introducción panorámica
a la región, a sus excepcionalidades, y a las problemáticas históricas y
conceptuales que guiarán toda la obra.

Presenta a Mesopotamia como el escenario donde surgieron algunos de
los hitos fundamentales de la civilización: la vida urbana, la escritura, la
organización jurídica, y los primeros textos literarios. Para él, esta tierra no
puede comprenderse sin sus “siete maravillas”, las cuales va a estructurar
en forma de ejes temáticos: el agua, fuente de vida y destrucción; la ciudad,
símbolo de civilización; la realeza, garante del orden y mediador ante los
dioses; la justicia, famosa por el código de Hammurabi; la escritura, producto
de una larga evolución; la religión, omnipresente en la vida social; y la
muerte, temida y ritualizada, origen de numerosas leyendas.

Posteriormente, problematiza la definición misma de “Mesopotamia”, un
término de origen griego que significa “tierra entre ríos” acuñado mucho
después de la existencia de las entidades políticas de la región. Para el
autor, se trata de una categoría geográfica moderna que simplifica una
realidad histórica sumamente compleja, atravesada por la diversidad cultural
de sumerios, acadios, babilonios, asirios, entre otros. Aunque otros conceptos
como “Creciente fértil” u “Oriente cuneiforme” han sido propuestos, el
autor opta por mantener el término “Mesopotamia” debido a su peso
historiográfico y su capacidad de referir, de forma general, a las civilizaciones
desarrolladas entre el Tigris y el Éufrates. No obstante, el concepto tiene
limitaciones. Fenollós recuerda que el descubrimiento de Ebla (1964), fuera
de la cuenca de tales grandes ríos pero claramente mesopotámica en su
cultura, llevó a proponer el término “Gran Mesopotamia”, un espacio amplio
que unía el Mediterráneo oriental con los montes Zagros, y que actuó como
cruce de civilizaciones entre Asia y África.

Otro elemento central es la geografía interna de la región, marcada por
la distinción entre Alta (septentrional) y Baja (meridional) Mesopotamia,
cuyas fronteras no fueron rígidas y concretas como en la actualidad, sino
móviles y difusas a lo largo de su historia.

El capítulo también recorre de forma sustancial la historia de la
arqueología mesopotámica y la asiriología, tomando como punto de
partida los descubrimientos de Paul-Émile Botta en 1843. Reflexiona
sobre la llamada “arqueología bíblica”, como la misma está inmersa en

2



Claroscuro No. 24 Vol. 2 / 2025 Reseñas

la competencia colonial entre potencias europeas y la tardía incorporación
de España a las excavaciones en la región. Explica además la importancia
metodológica de los tell como espacios fundamentales para la reconstrucción
histórica.

En cuanto a la asiriología, traza un recorrido histórico y conceptual de
esta disciplina, comenzando por los orígenes vinculados a los descubrimientos
arqueológicos en la región de Mosul, al norte de Iraq. En sus inicios, el
asiriólogo era ante todo un descifrador de textos cuneiformes, sobre todo en
lengua acadia. Actualmente, la disciplina integra a todos aquellos estudiosos
dedicados al análisis de los textos escritos en cuneiforme, lo que consolidó
un campo de investigación especializado y restringido a un reducido grupo
de expertos centrados en el Próximo Oriente antiguo.

Uno de los principales desafíos y logros que enfrentó esta ciencia fue el
desciframiento del acadio, lengua de los asirios. Sin embargo, este avance
sigue siendo parcial: a pesar de que se descubrieron aproximadamente un
millón de objetos con escritura cuneiforme, que sus descubridores dispersaron
en diferentes lugares del mundo para ser sobre todo parte de colecciones de
museos, una importante cantidad de ellos permanece inédita o sin traducir
completamente. Esta situación se debe a la falta de especialistas y sobre todo,
la descontextualización de las piezas, apartadas de su lugar de encuentro
arqueológico, lo que produce una reconstrucción histórica incompleta y/o
errónea. Fenollos por lo tanto, al final del apartado, subraya la necesidad de
una lectura integrada de las evidencias escritas y arqueológicas, valorando
y enfatizando en la interdisciplinaridad de los analisis que construyen la
historia.

Finalmente, el capítulo cierra con una periodización clásica de la
historia mesopotámica, centrada en grandes etapas cronológicas más que en
divisiones regionales o tecnológicas, que servirá como base para el desarrollo
del resto del libro.

En síntesis, este primer capítulo cumple una función introductoria y
fundacional: sitúa al lector en el espacio y el tiempo, define conceptos,
problematiza categorías y establece los ejes temáticos, cronológicos y
metodológicos que ordenan la obra.

En cuanto a las condiciones naturales de la región, estas no eran
especialmente las mejores, dependiendo de la zona se encontraban suelos
irregulares y escasez de materias primas como el cobre, la madera o la piedra,
no obstante, los mesopotámicos supieron sacar provecho de su mayor tesoro:
el agua, o como la llama Fenollos “el milagro mesopotámico” (p. 73).

3



Claroscuro No. 24 Vol. 2 / 2025 Reseñas

Los ríos Tigris y Éufrates constituyeron el eje sobre el que se estructuró
la civilización mesopotámica. A través de una gran red de canales, estos
ríos no solo irrigaron los campos y sostuvieron la agricultura, sino que
también funcionaron como arterias de comunicación que unieron ciudades,
difundieron ideas y facilitaron el comercio. El agua, entonces, aparece
como principio creador, como un elemento que dio forma a la vida social,
económica y cultural de toda la región. El autor dedica parte del capítulo
2 a describir con detalle las características de cada río, los paisajes que los
rodean y la manera en que definieron el modo de vida mesopotámico.

Sin embargo, el agua tiene otra cara. La misma potencia que daba
vida a estas civilizaciones la podía destruir. Las crecidas repentinas y las
inundaciones convierten a esta fuerza vital en una amenaza latente. Ante
esta dualidad los mesopotámicos desarrollaron sistemas de control hidráulico
y, al mismo tiempo, un imaginario religioso y literario. Un ejemplo notable
se encuentra en la tablilla XI de la Epopeya de Gilgamesh.

La palmera también ocupa un lugar destacado en este capítulo. Este
árbol, fue emblema de fertilidad, riqueza y prosperidad. Su cultivo se
concentraba en las cercanías de los ríos y canales, debido a que necesitaba
de abundante agua. Este árbol fue esencial para la vida mesopotámica, de
él se aprovechaba todo: los dátiles (eran parte de la dieta mesopotámica y
materia prima para hacer su cerveza), las hojas, las fibras y el tronco, que
servían para fabricar utensilios, esteras y cuerdas.

El capítulo concluye con una reflexión que resume el espíritu de la
obra: “La historia de los pueblos mesopotámicos se construyó gracias al
valor de sus dos grandes autopistas: los ríos Tigris y Éufrates. Dominar y
mantener la regularidad de este sistema fluvial fue la piedra angular sobre
la que los diferentes monarcas cimentaron la prosperidad de sus reinados”
(p. 97). Fenollos, nos demuestra que el agua no fue solo un recurso natural
más para la civilización mesopotámica sino que fue el pilar fundamental
que va a dar vida y sustento a sus pueblos, siendo fundamental para su
geografía, economía, religión e imaginario social . El capítulo “Ciudad”
aborda el nacimiento de la vida urbana en Mesopotamia, la cual alcanzó
su máximo desarrollo con los imperios neo-asirio y neo-babilonico, cuyas
capitales —Dur Sharrukin y Babilonia— representan la culminación de una
civilización urbana. El autor destaca que no fue un proceso repentino el
surgimiento de las ciudades, sino el resultado de un largo desarrollo, fue una
creación consciente que respondió a nuevas necesidades económicas, políticas
y religiosas, tenían rasgos fijos y eran la residencia de su dios protector.

4



Claroscuro No. 24 Vol. 2 / 2025 Reseñas

El autor dedica la segunda parte del capítulo a las dos grandes capitales
nombradas más arriba: Dur–Sharrukin y Babilonia.

Dur-Sharrukin, fue la ciudad ideal fundada por Sargón II para perpetuar
su nombre. Su trazado, expresa la estructura del Estado imperio asirio: la
muralla como emblema del poder, la ciudadela real como centro del gobierno
y la ciudad baja como representación del pueblo. Fenollós también destaca
los famosos toros que custodiaban los accesos a la misma, esculturas que
representaban la ideología y la estética del Imperio asirio.

En tanto, Babilonia es presentada como “el centro del universo”. El
autor analiza su historia, desde su descubrimiento arqueológico por Robert
Koldewey hasta el análisis de sus construcciones más célebres. Problematiza
la existencia de los jardines colgantes en Babilonia y subraya el valor
simbólico de la Puerta de Ishtar, reconstruida hoy en el Museo de Pérgamo
de Berlín. También menciona la importancia de las murallas, los templos
dedicados a Marduk y los tres palacios de Nabucodonosor II.

En el siguiente capítulo, se analiza el surgimiento de la monarquía en
Mesopotamia, un proceso histórico complejo que acompañó la formación del
Estado. Lejos de concebir la monarquía como una institución plenamente
establecida desde sus inicios, el autor la interpreta como el resultado de una
lenta evolución. A partir de esta perspectiva, hace énfasis en la relación entre
la autoridad política y el control del agua, elemento clave de la naturaleza
para el desarrollo de las civilizaciones del Tigris y el Éufrates. Por eso,
una de las hipótesis historiográficas clásicas es llamar a este tipo de poder
“monarquías hidráulicas” o ”fluviales” al situar el origen del poder en la
capacidad del Estado para organizar y administrar los sistemas de irrigación.
No obstante, si bien el autor retoma esta hipótesis, no la considera la única
explicación posible para el surgimiento del Estado en Mesopotamia.

Subraya cómo el poder de los reyes acadios se basó en una política
expansionista e imperial, con un marcado esfuerzo por centralizar la
autoridad, sin embargo, el poder real se fue consolidando lentamente hasta
alcanzar formas de gobierno cada vez más autoritarias.

A su vez, aborda la diplomacia entre los pueblos del Cercano Oriente
y la compleja cuestión de la sucesión, mencionando la institución Asiria
llamada bit reduti, “la casa de la sucesión”. Además, dedica atención a figuras
femeninas de poder y al palacio como símbolo material de la monarquía,
ejemplificado en el Gran Palacio de Mari.

En el capítulo cinco “Justicia”, se plantea que ella ocupaba un lugar
central en la vida mesopotámica. Se destacan seis grandes recopilaciones
legales: las Leyes de Ur-Namma, las Leyes de Lipit-Ishtar, las Leyes de

5



Claroscuro No. 24 Vol. 2 / 2025 Reseñas

Eshnunna, el Código de Hammurabi, las Leyes Asirias Medias y las Leyes
Babilónicas. Todas comparten una formulación casuística, es decir que,
determinada acción tenía una determinada consecuencia.

Se centra en la figura de Hammurabi, relatando su ascenso al trono y
su consolidación como soberano. Su autoridad política se reforzaba con una
dimensión moral: el rey, elegido por el dios Shamash, debía garantizar la
equidad y la estabilidad en sus dominios, naciendo así la propaganda de
“rey justo”. Esta visión se materializa en su célebre estela, el Código de
Hammurabi, tallada en basalto negro que hoy se conserva en el Museo del
Louvre, pero que se cree que estuvo originalmente en la ciudad de Sippar.
El relieve que corona la estela tiene un profundo simbolismo: el encuentro
entre un dios, Shamash, y un rey, Hammurabi.

El texto grabado en la estela se compone de tres partes: prólogo, cuerpo
legal y epílogo. Los pasajes introductorios y finales, escritos al final del
reinado del monarca, ofrecen una valiosa ventana a la historia, la religión y la
estructura social de Babilonia, dividida en tres clases: awilu (hombres libres),
mushkenu (subordinados) y wardu (esclavos). El cuerpo legal contiene 282
disposiciones que abarcan lo que hoy podríamos llamar, no sin diferencias,
el derecho penal, civil y administrativo. En el epílogo, Hammurabi manda a
grabar una maldición divina contra quienes alteren o desobedezcan su obra,
reforzando así su carácter sagrado. Un tema recurrente en estas normas es
la familia, con regulaciones sobre matrimonio, herencia, divorcio, adulterio,
incesto, adopción y viudez, lo que evidencia una preocupación por preservar
el orden social desde el núcleo doméstico.

Entre las innovaciones de tal antiguo texto, Fenollos destaca la
introducción de la ley del talión, expresada en la célebre fórmula “ojo por
ojo, diente por diente”.

En la parte final del capítulo, el autor se pregunta qué fue realmente el
mal llamado “Código” de Hammurabi. Su primer traductor lo consideró un
verdadero código de leyes; sin embargo, hoy esa definición es cuestionada,
ya que más que un cuerpo normativo obligatorio, fue una compilación de
sentencias ejemplares, recopiladas a partir de la tradición y la costumbre.
En este sentido, su función no fue legislativa sino más bien ejemplar.

En el capítulo seis, titulado “Escritura”, se relata el surgimiento de la
escritura, subrayando que fue el resultado de un largo proceso de gestación
que se remonta a unos cuatro mil años antes de su consolidación. En la
región mesopotámica, la ciudad sumeria es la primera en tener un registro
de escritura que datan hacia aproximadamente el 3300–3200 a.C. Aunque
no existe una respuesta definitiva sobre por qué la escritura se desarrolló

6



Claroscuro No. 24 Vol. 2 / 2025 Reseñas

tempranamente en la región, se sugiere que su desarrollo estuvo vinculado
al nacimiento de las ciudades y a la necesidad de registrar movimientos
económicos. El autor a su vez, realiza una periodización sobre la evolución
del sistema escrito, desde los pictogramas y silabogramas iniciales hasta la
escritura tal como la conocemos hoy.

En Mesopotamia, el cuneiforme fue el sistema de escritura predominante,
en él se plasmaron sobre todo dos tradiciones lingüísticas: primero el sumerio
y luego el acadio. Fenollos, sin embargo, no se limita a estas dos, sino
que destaca la diversidad lingüística de la región, deteniéndose en otras
lenguas como el Amorreo, el Ugaritico, el Arameo, etc. Estas lenguas fueron
plasmadas en materiales como el barro y la arcilla, aunque los textos
más importantes se grababan en piedras duras o metales. Un hallazgo
fundamental para el conocimiento de la escritura mesopotámica fue la
biblioteca de Nínive, en Asiria, donde se encontraron cerca de treinta mil
fragmentos de tablillas cuneiformes. Entre ellas figuran obras monumentales
como El Poema de Gilgamesh y El Poema Babilónico de la Creación, a los
cuales el autor dedica apartados específicos dentro de este capítulo.

Por último, ofrece un acercamiento particularmente interesante al mundo
de los escribas, narra con detalle su formación, las etapas de aprendizaje y los
distintos ámbitos en los que podían ejercer, dependiendo de su empleador.
Aunque la mayoría de los escribas eran hombres, el autor destaca la
existencia de algunas mujeres que lograron desempeñarse en esta profesión.

En lo que respecta a la religión, analizada en el capítulo siete, el autor
destaca que esta surgió como un proceso gradual de integración de creencias,
mitos y divinidades. La religión mesopotámica, por tanto, no se caracterizó
por la exclusión, sino por su capacidad de incorporar nuevas deidades con el
paso del tiempo. A diferencia de las religiones contemporáneas, cada aspecto
de la vida cotidiana estaba asociado a un dios específico, lo que hacía que
toda la existencia estuviera impregnada de sentido religioso. Además, la
relación con las divinidades no se basaba en el amor o la devoción, sino en el
temor y el respeto, ya que, según su cosmovisión, los seres humanos habían
sido creados con el propósito de servir y atender a los dioses.

Cada ciudad tenía su divinidad principal con su respectivo templo,
concebido no como un espacio de congregación de fieles, sino como la casa del
dios. El dios “vivía” allí: se le vestía con ropas y joyas, se le ofrecía comida
y bebida, y de acuerdo a la festividad era sacado a pasear por la ciudad.
El bienestar de la localidad dependía de la relación armónica entre el dios y
el rey, por lo tanto, el cuidado del dios y otorgarle una gran residencia fue
fundamental.

7



Claroscuro No. 24 Vol. 2 / 2025 Reseñas

En este mismo capítulo, se dedica una sección especial a los zigurats,
pilar arquitectónico y simbólico de la religiosidad mesopotámica. Estas
construcciones escalonadas, representaban el vínculo entre el cielo y la tierra,
conectando el mundo terrenal con el divino. No obstante, el autor advierte
que aún comprendemos de manera parcial su verdadero significado. El más
famoso de ellos es el zigurat de Babilonia, que la tradición bíblica relaciono
con la Torre de Babel. Fenollos analiza este monumento, su historia, sus
posibles funciones y las múltiples interpretaciones e imágenes que han
surgido de él a lo largo del tiempo.

El capítulo octavo está dedicado a la muerte, la última de las “maravillas
mesopotámicas”. En la región del Tigris y el Éufrates la muerte fue entendida
de forma pesimista y temerosa. Se la percibía como un destino inevitable,
impuesto por los dioses. La muerte era la partida hacia un mundo oscuro y
desconocido del que nadie regresaba. Esta concepción queda reflejada en la
Epopeya de Gilgamesh, relato al que el autor recurre para ilustrar el deseo de
inmortalidad del ser humano: el rey de Uruk, incapaz de aceptar su destino,
emprende una búsqueda para descubrir cómo vencer a la muerte.

A su vez, se realiza un minucioso repaso por los distintos modos en que
los mesopotámicos enfrentaban el final de la vida. La tumba era concebida
como una puerta o escalera hacia el mundo inferior, y el entierro constituía
una etapa esencial en ese tránsito. Los cuerpos eran inhumados con sus
objetos personales y alimentos, destinados a acompañar al difunto en su
viaje. Por otra parte, la memoria del fallecido debía mantenerse viva, y para
ello existían rituales y costumbres específicas.

Desde la perspectiva arqueológica, Fenollos dedica un apartado
particularmente atractivo al Cementerio Real de Ur, uno de los hallazgos
más significativos para comprender las concepciones mesopotámicas sobre
la muerte. Allí se descubrieron alrededor de mil ochocientas tumbas, muchas
de ellas acompañadas por ajuares y restos de ofrendas, testimonios de las
creencias descritas anteriormente.

Finalmente, el capítulo nueve, titulado “El futuro de un legado
excepcional”, funciona como cierre y reflexión general de la obra. Fenollos
adopta aquí un tono más contemporáneo y comprometido, invitando al
lector a pensar en la fragilidad del patrimonio arqueológico mesopotámico
y en la urgente necesidad de su preservación. Advierte que los vestigios de
esta civilización, se encuentran hoy bajo amenaza por intereses religiosos,
políticos y militares. Su mensaje es claro: frente a la destrucción y el saqueo,
la única respuesta posible es la cooperación internacional y el reconocimiento
de que este legado pertenece a toda la humanidad.

8



Claroscuro No. 24 Vol. 2 / 2025 Reseñas

En síntesis, Juan Luis Fenollos y la descripción de sus 7 maravillas
mesopotámicas nos invita a indagar sobre nuestra propia humanidad en el
Tigris y el Éufrates. A través de sus nueve capítulos, el autor reconstruye
con precisión esta región combinando constantemente historia, arqueología
y literatura en cada uno de los párrafos. Cada “maravilla” es presentada de
forma amena y con un relato envolvente, invitando a lectores especializados
en el tema o personas que hacen sus primeros acercamientos a la historia de
esta región a adentrarse en el mundo mesopotámico. A su vez, finaliza con
un llamado a la acción para conservar los restos de estas sociedades, a las
cuales les debemos mucho más de lo que nosotros creemos.

9


