
Claroscuro (2025) 24 (1): 1-16
Facultad de Humanidades y Artes
Universidad Nacional de Rosario
Argentina

e-ISSN: 2314-0542
https://doi.org/10.35305/cl.vi24.161

https://claroscuro.unr.edu.ar

Los valores confucianos, la familia
y las infancias en China.

Reinterpretando la tradición
en el siglo XXI

Michelle Calderón García∗

Resumen

Este artículo examina el papel actual de los valores confucianos
en la configuración de las infancias en China, desde una crítica al
paradigma universalista promovido por el Norte global. Por medio
de un enfoque decolonial y el análisis de fuentes clásicas, estudios
contemporáneos y políticas educativas recientes, se argumenta que el
pensamiento confuciano continúa operando como marco normativo
en la formación moral, las relaciones familiares y la legitimación
ideológica del Estado.

En esta tradición, la infancia no se concibe como un espacio
de autonomía progresiva, sino como un momento clave para la
interiorización del deber filial, el ritual y la jerarquía. Este modelo
relacional entra en fricción con los marcos liberal-individualistas
que conciben al niño como sujeto autónomo de derechos, generando
tensiones en prácticas escolares, jurídicas y familiares. Tales fricciones
se agudizan en contextos urbanos globalizados y afectan de forma
desigual a infancias rurales y migrantes.

El texto también identifica formas de resignificación del
confucianismo desde espacios familiares y comunitarios que actúan
como resistencia cultural. Finalmente, se propone una epistemología
decolonial de la infancia que visibilice alternativas ontológicas y
pedagógicas al modelo occidental. El caso chino ofrece claves para

∗Universidad Nacional Autónoma de México, México.
E-mail: michellecalderonw0@gmail.com
Recibido: 26/11/2024, Aceptado: 12/03/2025

Esta obra está bajo licencia Creative Commons
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://doi.org/10.35305/cl.vi24.161
https://claroscuro.unr.edu.ar
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

repensar la niñez desde marcos relacionales y plurales.
Palabras clave: Infancia china; Confucianismo; Piedad filial;
Epistemología decolonial; Educación moral

Confucian values, family, and childhood in China. Reinterpreting
tradition in the 21st century

Abstract

This article examines the contemporary role of Confucian values in
shaping childhoods in China, offering a critique of the universalist
paradigm of childhood promoted by the Global North. Through a
decolonial lens and the analysis of classical sources, contemporary
studies, and recent educational policies, it argues that Confucian
thought continues to function as a normative framework in moral
formation, family relations, and state ideological legitimacy.

In this tradition, childhood is not seen as a progressive path
to autonomy, but rather as a key stage for internalizing filial
duty, ritual, and hierarchy. This relational ontology clashes
with liberal-individualist frameworks that define the child as
an autonomous rights-bearing subject, generating tensions across
educational, legal, and familial practices. Such frictions are
particularly intense in urban, globalized settings, but also affect rural
and migrant children in unequal ways.

The article also identifies cultural resignifications of Confucianism
within family and community settings, which operate as forms of
resistance to global homogenization. It concludes by proposing a
decolonial epistemology of childhood that highlights relational and
plural alternatives to Western models. The Chinese case offers
conceptual tools to rethink childhood from culturally embedded and
historically rooted frameworks.
Key-words: Chinese childhood; Confucianism; Filial piety;
Decolonial epistemology; Moral education

Los valores confucianos... 2 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

Para mi bebé, Michel Alejandro.
Gracias por mostrarme la importancia de la primera infancia.

Introducción

Los estudios contemporáneos sobre la infancia han estado profundamente
influidos por marcos teóricos desarrollados en Europa y América del Norte,
especialmente por enfoques liberales e individualistas que conciben a las
infancias como sujetos en proceso de autonomización, definidos por su
progresiva emancipación del mundo adulto y por su condición universal
de portadores de derechos. Esta visión, parte de una concepción lineal y
acumulativa del desarrollo infantil, en la que la niñez se entiende como
una etapa de preparación para la ciudadanía adulta autónoma (James y
Prout 1997: 9); sin embargo, esta conceptualización ha sido crecientemente
cuestionada desde la antropología, la sociología crítica y los estudios
decoloniales, que han señalado su carácter universalista y su falta de
sensibilidad hacia otras formas de entender y vivir la infancia.

Desde la antropología comparada, David Lancy ha documentado con
amplitud la diversidad de prácticas de crianza y socialización infantil en
múltiples contextos no occidentales, lo que cuestiona la validez de los
modelos estandarizados de desarrollo que circulan como normas globales
(Lancy 2008: 13). Esta crítica podría retomarse e integrarse con los marcos
decoloniales, particularmente por autores como Aníbal Quijano, quien
introdujo el concepto de colonialidad del saber para referirse al modo en
que la modernidad eurocéntrica impone esquemas de conocimiento que
subordinan otras formas de vida (Quijano 2000: 12), y por Walter Mignolo,
quien advirtió que los modelos globales, incluidos los relacionados con la
infancia, operan como tecnologías epistémicas que invisibilizan las ontologías
relacionales de otras tradiciones civilizatorias (Mignolo 2011: 56).

En el caso de China, estas tensiones se hacen particularmente visibles.
A diferencia del modelo liberal centrado en la autonomía progresiva, el
pensamiento confuciano ha concebido a la infancia como el inicio de un
proceso de formación ética, cuya finalidad es la incorporación del sujeto en
una red jerárquica de relaciones morales. La niñez no es entendida como un
momento de libertad individual, sino como una etapa formativa en la que
se aprende a ocupar el lugar correspondiente dentro del entramado familiar.
Esta tradición filosófica no sólo ha definido históricamente las relaciones

Los valores confucianos... 3 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

intergeneracionales, sino que continúa influyendo en prácticas educativas,
discursos estatales y políticas públicas en la China contemporánea.

Por lo anterior, el objetivo de este artículo es analizar cómo los valores
confucianos siguen configurando las concepciones y prácticas vinculadas a las
infancias en la China actual, en diálogo y también en tensión con los discursos
globales sobre derechos infantiles, las políticas de globalización educativa
y las estrategias estatales para reforzar la cohesión moral y cultural. El
estudio parte del supuesto de que el confucianismo, lejos de haber sido
desplazado por el proceso de modernización, ha sido reconfigurado como
un recurso ideológico flexible que articula legitimación política interna,
diferenciación cultural frente a Occidente y proyección de poder blando en la
escena internacional. Esta resignificación se manifiesta tanto en la normativa
educativa como en las prácticas escolares, comunitarias y familiares.

El análisis se orienta a responder tres preguntas centrales: ¿cómo ha
sido conceptualizada históricamente la infancia dentro del pensamiento
confuciano y qué implicaciones tiene esta visión para las relaciones
familiares?, ¿qué tensiones emergen entre estas concepciones tradicionales
y las nociones contemporáneas de infancia, particularmente en relación con
la autonomía individual, los derechos y la escolarización moderna?, y ¿de qué
manera se resignifican hoy los valores confucianos en una China atravesada
por la modernización acelerada, la globalización y el ascenso geopolítico?

Metodológicamente, el artículo se apoya en una revisión comparativa
de literatura especializada en idiomas español, inglés y chino sobre
confucianismo e infancia, así como en el análisis de textos clásicos del
pensamiento confuciano, estudios decoloniales, documentos de política
educativa y discursos oficiales del Partido Comunista Chino. El enfoque
teórico articula los aportes del pensamiento decolonial, estudios sobre la
infancia y los estudios sobre China tradicional y contemporánea, con el fin
de visibilizar las formas culturales y epistémicas como fuentes legítimas de
producción de conocimiento sobre la niñez.

La estructura del artículo responde a esta intención: en primer lugar, se
reconstruye la concepción confuciana de la infancia como proceso relacional,
jerárquico y ético, posteriormente se analizan los momentos históricos
que reconfiguraron esta visión desde la caída del Imperio Qing hasta
la era de Xi Jinping, asimismo, se examinan algunas de las prácticas
actuales de resignificación del confucianismo en el ámbito educativo, estatal
y comunitario y, finalmente, se reflexiona en torno a una epistemología
decolonial de la infancia en clave china.

Los valores confucianos... 4 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

1 La infancia en la tradición confuciana
En la tradición confuciana, la infancia no se entiende como un período de
autoexpresión o autonomía, sino como la etapa inicial de incorporación
del individuo en un entramado moral y jerárquico que articula familia,
sociedad y cosmos. El niño no es concebido como sujeto autónomo, sino
como agente en formación dentro de una red estructurada por deberes, en
la que se aprende a actuar de acuerdo con el lǐ (礼, ritual)1 (Botton y
Cornejo 1993: 14-16) y el xiào (孝, piedad filial)2 (Botton y Cornejo 1993:
33), dos ejes fundamentales del pensamiento confuciano. La infancia es, por
lo tanto, el comienzo de un proceso de autocultivo ético que tiene como fin
la conformación de un sujeto moralmente armónico y socialmente integrado.

En este sentido, la piedad filial constituye el principio organizador de
la ética confuciana y no solo una norma afectiva: establece jerarquías que
estructuran la obediencia, la reciprocidad y la transmisión del saber en la
familia e, incluso, en el país. Desde este principio, la relación padre-hijo
modela todas las demás relaciones sociales y es en el entorno familiar donde el
niño aprende el lugar que le corresponde y las virtudes que debe cultivar. Es
decir, la educación moral comienza en el hogar, con padres que enseñan por
medio del ejemplo y remarcando el uso formativo del ritual. Esta pedagogía
tiene una finalidad explícita: perpetuar la estabilidad moral y política del
orden confuciano (ver Escalante 2024).

Esta concepción relacional del sujeto no debe interpretarse como mera
sumisión autoritaria, sino como una forma de racionalidad ética basada en
la armonía, la disciplina y la pertenencia. En estos términos, la niñez, de

1Lǐ (礼) es un concepto central en el pensamiento confuciano que puede traducirse
como “rito” o “ritual”, aunque su significado es mucho más amplio. En su acepción
clásica, lǐ designa el conjunto de normas, costumbres y prácticas sociales que regulan
la conducta en todos los ámbitos de la vida, desde los gestos cotidianos hasta los grandes
rituales de Estado. No se trata solo de ceremonias formales, sino de un sistema ético
de autorregulación que modela el carácter moral del individuo mediante la repetición
disciplinada de formas externas. Por medio del lǐ, el sujeto aprende a dominar sus
emociones, a respetar la jerarquía y a actuar en armonía con los demás.

2Xiào (孝), o piedad filial, es el deber moral del hijo hacia sus padres y ancestros,
considerado por Confucio como el fundamento de todas las virtudes. No se limita a una
obligación afectiva, sino que implica obediencia, respeto, cuidado y perpetuación del linaje
familiar. En la filosofía confuciana, el xiào constituye el principio estructurador del orden
social: quien aprende a honrar a sus padres, será capaz de respetar a sus superiores,
gobernar con justicia y vivir en armonía con la comunidad. La piedad filial no es opcional
ni sentimental, sino un mandato ético que da forma a la subjetividad desde la infancia.

Los valores confucianos... 5 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

acuerdo con los preceptos confucianos, se forma activamente mediante el
aprendizaje de las virtudes, la observancia del deber y el respeto por las
jerarquías legítimas. El debate entre Mencio (孟�, Mèngzǐ ) y Xunzi (荀子,
Xúnzǐ ) sobre la naturaleza humana sigue siendo central para entender la
tensión entre formación y corrección. Mientras Mengzi afirmaba que el
ser humano nace con tendencias éticas que deben cultivarse (Wang 2020:
112), Xunzi sostenía que la naturaleza humana tiende al egoísmo y requiere
disciplina mediante el ritual (Wang 2020: 118). Esta diferencia ha influido
en los modelos educativos que oscilan entre la guía afectiva y la regulación
externa del comportamiento infantil.

Autores como Erin Cline (2015: 36) complementan esta visión al
señalar que la educación confuciana busca formar al niño en la virtud, no
mediante imposiciones coercitivas, sino por medio de prácticas cotidianas
de interacción ética. Esta perspectiva se sostiene también en los estudios
de Yiqun Zhou (2009: 339), quien subraya que la deuda moral hacia los
padres guía el proceso de maduración del niño y estructura una lógica
de reciprocidad asimétrica fundamental para el orden social. La figura del
“niño ideal confuciano”, descrita por Limin Bai (2005: 21), resume esta
pedagogía moral: un sujeto disciplinado, modesto, respetuoso de la jerarquía
y capaz de actuar con contención emocional y sentido del deber. Luo,
Tamis-LeMonda y Song (2013: 843–844) sintetizan las metas educativas
confucianas aún presentes en la China contemporánea: conocimiento, respeto
a las normas, modestia, vergüenza (chǐ, 耻)3, autocontrol, piedad filial y
armonía relacional.

Finalmente, Pauline Lee (2014: 527) ha explorado si la infancia
confuciana debe entenderse solo como etapa subordinada o también
como momento legítimo de afecto, cuidado y potencial moral. Aunque
históricamente ha predominado una visión teleológica (por ejemplo, ver
a los niños como futuros adultos virtuosos), algunas interpretaciones
neoconfucianas reconocen valor intrínseco a la niñez dentro de su estructura
ética.

En conjunto, estas fuentes muestran que el confucianismo configura una
ontología relacional del niño, cuya validez no radica en su individualidad

3Chǐ (耻), usualmente traducido como “vergüenza” o “sentido del pudor”, es una
noción ética fundamental en el pensamiento confuciano. A diferencia de la vergüenza como
emoción pasiva, en este contexto se trata de una disposición moral activa: la capacidad
del individuo de experimentar deshonra frente a sus propias faltas o ante la desaprobación
de los otros.

Los valores confucianos... 6 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

sino en su capacidad de integrarse al orden familiar y social. Esta visión
continúa influyendo en las prácticas culturales chinas y constituye un
marco conceptual imprescindible para repensar las tensiones actuales entre
tradición y modernidad en torno a las infancias, mismas que se discutirán
en la siguiente sección.

2 China contemporánea y las tensiones de la
modernidad

Las concepciones contemporáneas sobre la niñez en China son el resultado
de una compleja trayectoria histórica que articula rupturas ideológicas,
reformas educativas y procesos de inserción en el sistema internacional.
Lejos de ser una categoría estable, las infancias han sido continuamente
resignificadas, desde su integración en el orden confuciano hasta su
institucionalización como sujetos de derechos en el discurso global.

Uno de los momentos más significativos de transformación se produjo
durante la era republicana, tras la caída del Imperio Qing. Con respecto
al confucianismo en el entorno educativo, Chen Yong señala que en el
año de 1912 se da un cambio paradigmático cuando Cai Yuanpei ocupa
el cargo de Ministro de Educación y propone que se incorporen principios
de “libertad, igualdad y fraternidad” en la formación cívica, reemplazando
así la inculcación tradicional de principios confucianos como la lealtad, la
piedad filial, las tres obligaciones interpersonales, las cinco virtudes, entre
otros (Chen 2021: 214).

En ese mismo sentido, el Movimiento del Cuatro de Mayo (1919) impulsó
una crítica profunda al confucianismo, al que se responsabilizaba del atraso
nacional. Intelectuales reformistas como Chen Duxiu y Hu Shi promovieron
una pedagogía modernizadora y científica que situaba a las infancias
como portadoras del porvenir (Chen 2021: 223). Inspirados en modelos
educativos japoneses, rusos y occidentales, los reformistas defendieron una
educación laica, centrada en el desarrollo emocional, físico y cognitivo de
los menores (Botton y Cornejo, 1993: 103). Este giro conceptual implicó un
desplazamiento: la niñez dejó de ser comprendida como un eslabón del linaje
familiar para ser pensada como un campo estratégico en la construcción
del Estado-nación moderno. La escolarización masiva, la atención médica
y los manuales de civismo reflejaron esta voluntad de forjar una nueva
ciudadanía desde la base social infantil. Así se consolidó, por primera

Los valores confucianos... 7 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

vez, una institucionalización de las infancias como sujetos productivos y
reformables.

La fundación de la República Popular China en 1949 introdujo una nueva
relectura ideológica. Bajo el régimen maoísta, la niñez fue concebida como
un recurso del proyecto revolucionario. Lejos de los ideales individualistas,
los niños y niñas fueron considerados instrumentos de transformación
colectiva. Las escuelas, las brigadas comunales y las organizaciones sociales
moldearon a la niñez y a las juventudes tempranas bajo ideales de obediencia,
sacrificio y disciplina. Durante la Revolución Cultural, incluso las relaciones
intergeneracionales tradicionales fueron desplazadas por la lealtad al Partido
(Zhou 2009: 340).

Una vez concluida esta etapa tan compleja en la historia contemporánea
de China, así como un periodo de aislamiento internacional, se transita
hacia un giro reformista impulsado por Deng Xiaoping que en 1978 dio paso
a una apertura sin precedentes hacia los mercados globales, pero también
hacia marcos normativos internacionales. En este contexto, la adhesión de
China a la Convención sobre los Derechos del Niño en 1992 marcó un
cambio significativo, pues desde entonces, el país ha comenzado a incorporar
elementos del lenguaje de derechos en su legislación y políticas públicas
orientadas a la infancia, incluyendo principios como la participación, la
protección y el desarrollo integral (Organización de las Naciones Unidas
1989: arts. 2–6; Cline 2015: 36).

No obstante, la adopción formal de estos estándares no ha suprimido
las tensiones entre los marcos universales y las lógicas culturales chinas.
En muchos espacios institucionales, como las escuelas, los tribunales o los
hogares, conviven imaginarios globales centrados en la autonomía de los
menores con prácticas profundamente arraigadas en la moral relacional, la
jerarquía familiar y el deber filial. Las infancias son educadas en un entorno
que simultáneamente promueve la creatividad y refuerza la disciplina, que
valora el bienestar emocional y exige rendimiento académico extremo (Luo,
Tamis-LeMonda y Song 2013: 849). En las zonas rurales y entre comunidades
étnicas, estas tensiones se agudizan. Las reformas educativas centralizadas
han debilitado formas locales de socialización y crianza, imponiendo una
visión homogénea de la niñez que responde más a imperativos de desarrollo
nacional que a las particularidades culturales de cada región (Bai 2005:
18). Este fenómeno ha sido descrito como una forma de homogeneización
epistémica, donde las infancias periféricas se ven sujetas a marcos normativos
ajenos a sus contextos.

Los valores confucianos... 8 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

Desde la perspectiva internacional, la representación de las infancias
chinas también es ambivalente: por un lado, son objeto de preocupación por
supuestas prácticas autoritarias; por otro, son celebradas por su capacidad
de adaptación, su rendimiento académico y su papel en la estabilidad
social. Esta ambigüedad refleja disputas más amplias sobre el sentido de los
derechos, la moralidad y el desarrollo, y pone en evidencia que la infancia
es hoy un campo de batalla simbólico en la gobernanza global.

En suma, las infancias chinas se configuran en el cruce de racionalidades
contemporáneas contradictorias: la lógica de derechos universales, la ética
confuciana reconfigurada, la pedagogía socialista y los imperativos del
capitalismo de Estado. Esta pluralidad no ha dado lugar a una síntesis
estable, sino a un terreno de negociaciones constantes donde los sentidos
de la niñez, la autonomía y la educación son redefinidos de forma situada y
conflictiva.

3 Prácticas de resistencia, adaptación y
reinterpretación

Desde inicios del siglo XXI, la política cultural de la República Popular
China ha dado un giro estratégico hacia la resignificación del confucianismo
como recurso normativo y simbólico. Lejos de representar una mera
continuidad histórica, esta reactivación de valores tradicionales responde a
una lectura selectiva y funcional del legado confuciano, impulsada desde el
aparato estatal con objetivos múltiples: reforzar la cohesión moral interna,
legitimar el ascenso nacional y proyectar una identidad diferenciada en el
escenario global.

El punto de inflexión puede situarse en el año 2006, cuando el gobierno
central, bajo la presidencia de Hu Jintao, promovió la noción de una
“sociedad armoniosa” (héxié shèhuì, 和谐社会), concepto que combinaba
principios del pensamiento confuciano con objetivos del desarrollo socialista.
A partir de entonces, el Ministerio de Educación impulsó reformas
curriculares que reintrodujeron valores como la piedad filial, la disciplina,
el respeto jerárquico y la responsabilidad comunitaria en los contenidos
escolares (ver Zhou y Gao 2023).

Esta orientación se consolidó bajo el liderazgo de Xi Jinping, quien desde
2012 ha vinculado explícitamente la tradición confuciana con su proyecto
político del “el gran rejuvenecimiento de la nación china” (zhōnghuá mínzú
wěidà fùxīng,中华民族伟大复兴). En su discurso ante la UNESCO en 2014,

Los valores confucianos... 9 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

Xi afirmó que el pensamiento de Confucio forma parte del patrimonio moral
de la humanidad y presentó a China como portadora de una racionalidad
ética capaz de ofrecer alternativas a la fragmentación moral del orden liberal
global (Xi 2014). En este contexto, la ética confuciana no solo se reactualiza
como fundamento de la moral pública, sino que también se convierte en
componente clave de la imagen de China en el exterior.

En el ámbito educativo, estas transformaciones se han traducido en
prácticas pedagógicas concretas. Escuelas primarias de ciudades como
Shanghái, Beijing o Shenzhen han incorporado ceremonias como la del
primer trazo (kāibǐlǐ, 开笔礼), en las que los niños y niñas rinden homenaje
a sus maestras y maestros mediante gestos rituales, escritura simbólica
de caracteres y lecturas del Lúnyǔ (las Analectas) y reverenciando la
estatua de Confucio (Cheung 2020: 41). Estas formas no solo recuperan
prácticas premodernas, sino que las resignifican dentro de una pedagogía
contemporánea que combina tradición, civismo y nacionalismo cultural.
De forma paralela, existen iniciativas comunitarias que han recuperado
modelos clásicos de enseñanza como el shūyuàn (书院, academia tradicional),
donde las infancias aprenden caligrafía, recitan textos morales y participan
en actividades de meditación (Li 2018: 88). Estas experiencias, aunque
marginales frente al sistema estatal, representan formas de resistencia
cultural frente a la tecnocratización educativa y al utilitarismo neoliberal
y expresan una voluntad local de reivindicar formas propias de formación
ética.

Asimismo, debe reconocerse la agencia de las infancias en estos procesos.
Estudios etnográficos han demostrado que niños y niñas no asimilan
pasivamente los valores confucianos enseñados en el aula, sino que participan
activamente en su resignificación. Yim, Lee y Ebbeck (2011: 300), en un
estudio centrado en la educación infantil durante celebraciones como el
Festival del Bote del Dragón o el Festival del Medio Otoño, observaron
que algunos infantes incorporan los relatos sobre virtudes confucianas
en sus juegos, como la obediencia o la benevolencia, en sus juegos,
reforzando su sentido de pertenencia cultural; sin embargo, otros expresan
formas de resistencia o reinterpretación: cuestionan por qué deben obedecer
incondicionalmente a los mayores, modifican los finales de los cuentos
tradicionales, o integran elementos de cultura popular contemporánea
(como superhéroes o personajes animados) para reconfigurar las lecciones
morales. Estas reacciones muestran que incluso en contextos normativamente
estructurados, las infancias ejercen una agencia cultural creativa, que desafía
o negocia los marcos ideológicos dominantes.

Los valores confucianos... 10 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

En términos internacionales, la promoción del confucianismo también se
ha convertido en un componente del poder cultural del Estado chino. Desde
2004, los Institutos Confucio han sido establecidos en decenas de países, con
el objetivo de enseñar lengua china y difundir una visión armónica del orden
social. Estos centros no solo operan como herramientas diplomáticas, sino
que refuerzan una narrativa civilizatoria alternativa al modelo individualista
occidental, posicionando a China como una potencia cultural con raíces
filosóficas profundas (Magaña Huerta 2022: 330).

Finalmente, la revalorización del confucianismo en la China
contemporánea debe entenderse como una operación política e ideológica
de múltiples capas: educativa, simbólica, cultural e internacional. La
niñez, en este contexto, se convierte en un espacio privilegiado de disputa
y resignificación. Las infancias chinas son formadas hoy mediante un
entrecruzamiento de marcos normativos: los derechos internacionales, los
valores patrióticos, la pedagogía socialista y la ética confuciana adaptada.
Esta pluralidad no resuelve la tensión entre tradición y modernidad, pero
revela la capacidad del Estado chino para reconstruir sus fundamentos
culturales con fines de legitimación interna y proyección externa.

4 Hacia una epistemología decolonial de las
infancias en China

La construcción del conocimiento sobre las infancias ha estado
históricamente dominada por paradigmas eurocéntricos que definen lo
que significa “ser niño”, cómo debe desarrollarse la niñez, y qué
instituciones deben garantizar ese proceso. Esta hegemonía epistémica se
ha manifestado en teorías psicológicas, modelos educativos, marcos jurídicos
y representaciones culturales que, aún bajo la retórica de universalidad,
reflejan las trayectorias particulares de las sociedades liberales occidentales
(Burman 2008: 12; Cannella y Viruru 2004: 71).

Desde esta perspectiva dominante, difundida globalmente a través de
organismos multilaterales como UNICEF y codificada normativamente en la
Convención sobre los Derechos del Niño (1989), las infancias son concebidas
como sujetos autónomos en proceso de individualización, cuyo bienestar se
evalúa mediante indicadores como la autoestima, la autonomía personal o
la participación en decisiones. Estos marcos tienden a invisibilizar otras
formas de entender la niñez, especialmente aquellas ancladas en filosofías
relacionales, deberes colectivos o modelos educativos no individualistas.

Los valores confucianos... 11 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

En el caso de China, esta tensión entre marcos epistémicos se vuelve
particularmente visible. Mientras que en contextos oficiales se reconoce el
lenguaje de los derechos del niño, persisten formas de crianza, educación
y socialización profundamente marcadas por estructuras relacionales, por
vínculos jerárquicos y por una ética que prioriza el deber sobre el derecho
(Cline 2015: 53). Desde un enfoque decolonial, esto no debe interpretarse
como un rezago ni como una resistencia “culturalista”, sino como una
racionalidad distinta, que reclama legitimidad epistémica propia.

Una epistemología decolonial de la infancia exige, por tanto,
descentralizar los marcos normativos occidentales como medida de lo
universal, y abrir el análisis a formas múltiples de subjetivación, de autoridad
y de socialización infantil. En lugar de evaluar la conformidad de las infancias
chinas con estándares liberales, se trata de interrogar críticamente esos
estándares y de visibilizar las ontologías relacionales que han estructurado
la niñez no solamente en China, sino también en otros lugares de Asia del
Este.

Como argumenta Catherine Walsh (2010), lo decolonial no es
simplemente lo no europeo, sino lo que emerge “desde otro lugar”, como
crítica al lugar hegemónico de enunciación del saber. Esto implica revalorizar
prácticas que han sido consideradas arcaicas o problemáticas desde marcos
eurocéntricos, como la obediencia ritual, el rol pedagógico de la familia
extendida o el sentido ético de la vergüenza moral (chǐ, 耻). No para
enaltecerlas, sino para analizarlas desde sus propios fundamentos culturales
y filosóficos, evitando reducirlas a expresiones de “autoritarismo cultural”.
La filosofía confuciana ofrece un ejemplo concreto: su énfasis en el deber filial
no niega la agencia de las infancias, sino que la sitúa en un marco relacional,
donde el desarrollo moral se construye con base en la reciprocidad, no en la
emancipación (Zhou 2009: 339).

Adoptar esta perspectiva permite también repensar el papel del Estado y
de la escuela. En lugar de asumir que el Estado debe garantizar la autonomía
de los menores frente a su familia, una epistemología situada puede valorar
cómo los sistemas educativos locales construyen agencia por medio de otras
vías: el respeto jerárquico, la repetición ritual, la interiorización de la
virtud. Estas formas de formación no se orientan a la disolución del vínculo
intergeneracional, sino a su fortalecimiento en clave ética.

Además, esta mirada permite politizar el análisis de las infancias dentro
de las Relaciones Internacionales. El discurso global sobre los derechos del
niño no es neutral: tiene historia, tiene geopolítica y tiene efectos. En el
caso de China, aceptar o rechazar ciertos estándares internacionales no es

Los valores confucianos... 12 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

solamente una cuestión de derechos humanos, sino de soberanía epistémica.
El reconocimiento o la negación de la validez de las formas chinas de crianza
infantil se inserta así en una disputa más amplia sobre el derecho a definir
lo humano, lo civilizado y lo legítimo.

Por ello, la apuesta por una epistemología decolonial no significa
relativismo cultural ni defensa de prácticas opresivas, sino un ejercicio
crítico que permita leer la diferencia sin jerarquía, y reconstruir la
teoría desde los márgenes. En el contexto chino, esto supone repensar
la infancia como un campo de formación moral que articula valores
relacionales, narrativas históricas y aspiraciones colectivas, en tensión con
una modernidad globalizante que muchas veces uniformiza bajo el signo del
progreso.

Reflexiones finales
Después de haber contrastado distintas fuentes, este estudio ha mostrado
que las infancias en China no pueden comprenderse adecuadamente desde
los marcos universalistas que, bajo una lógica eurocéntrica, definen a la
niñez como una etapa orientada a la autonomía, la autodeterminación
y el ejercicio individual de derechos. Lejos de ser un espacio neutro
o biológicamente definido, la niñez es una construcción sociocultural
atravesada por tradiciones filosóficas, disputas normativas e intervenciones
estatales. En el caso chino, estas construcciones se producen en el
entrecruce de múltiples racionalidades: el confucianismo como matriz ética
y política, los discursos globales sobre derechos infantiles, las pedagogías
modernizadoras del siglo XX y los proyectos de legitimación del Estado
contemporáneo.

La investigación confirma que el pensamiento confuciano no sólo
sigue operando como un referente normativo, sino que ha sido
rearticulado por el Estado chino como instrumento de cohesión moral
y diferenciación cultural, incluso civilizatoria. Las infancias, lejos de ser
conceptualizadas exclusivamente como sujetos de derechos individuales,
continúan siendo formadas bajo principios de jerarquía, reciprocidad y
pertenencia comunitaria. Este hallazgo matiza la hipótesis inicial: si bien
el confucianismo no ha sido desplazado por los procesos de modernización y
globalización, su resignificación en el presente no se limita a la continuidad
cultural, sino que se inscribe en un proyecto político que combina formas de
ejercicio del poder gubernamental con estrategias de poder simbólico.

Los valores confucianos... 13 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

En términos teóricos, la investigación propuso una perspectiva crítica
que pone en entredicho la naturalización de la infancia liberal como modelo
universal. Al esbozar la densidad histórica y filosófica del pensamiento
confuciano sobre la formación ética de los sujetos, se demuestra que existen
otras ontologías posibles de la niñez, otras formas de comprender la agencia,
el aprendizaje y el cuidado. La noción confuciana de infancia como proceso
relacional y jerárquico, más que una forma de opresión, puede entenderse
como una racionalidad distinta en la que la subjetividad infantil se construye
en vínculo con los demás, y no en oposición al adulto como figura de
autoridad.

Por último, este análisis subraya que el caso chino no debe ser leído como
una excepción cultural o una anomalía dentro del sistema internacional,
sino como un nodo central para desestabilizar las nociones hegemónicas de
desarrollo, derechos y ciudadanía infantil. Las tensiones que atraviesan hoy
las infancias en China revelan que el discurso sobre los derechos del niño
no es ideológicamente ni políticamente neutro: constituye una forma de
intervención global que, en muchos casos, ignora las racionalidades éticas
propias de otras civilizaciones.

Bibliografía

Bai, Limin (2005) “Children at Play: A Childhood beyond the Confucian
Shadow”, Childhood 12(1): 9–32.

Botton, Flora y Cornejo Romer (1993) Bajo un mismo techo. La
familia tradicional en China y su crisis. México, D.F.: El Colegio de México.

Cannella, Gaile S. y Viruru, Radhika (2004) Childhood and
Postcolonization: Power, Education, and Contemporary Practice. New York:
Routledge.

Chen, Yong (2021) “Transformaciones del confucianismo en la China
moderna y contemporánea: de la dinastía Qing al siglo XXI”, en: Botton,
F.; Cervera, J. y Chen, Y. Historia mínima del Confucianismo. Ciudad de
México: El Colegio de México.

Cheung, Gordon (2020) “Confucianism and Contemporary Chinese
Education”, Journal of Chinese Political Science, 25(1): 35–50.

Cline, Erin M. (2015) Families of Virtue: Confucian and Western Views
on Childhood Development. New York: Columbia University Press.

Los valores confucianos... 14 Calderón García



Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

Escalante, Mariana (2024) Nacionalismo y confucianismo en China
Contemporánea. Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de
México.

James, Allison y Prout, Alan (1997) Constructing and Reconstructing
Childhood: Contemporary Issues in the Sociological Study of Childhood.
London: Routledge.

Lancy, David (2008) The Anthropology of Childhood: Cherubs, Chattel,
Changelings. Cambridge: Cambridge University Press.

Lee, Pauline C. (2014) “Two Confucian Theories on Children and
Childhood: Commentaries on the Analects and the Mengzi”, Dao: A Journal
of Comparative Philosophy 13(4): 525–540.

Li, Xiaodong (2018) “Cultural Revival and Traditional Education in
China”, China Quarterly of International Strategic Studies 4(1): 85–104.

Luo, Rufan; Tamis-LeMonda, Catherine S. y Song, Lulu (2013)
“Chinese Parents’ Goals and Practices in Early Childhood”, Early Childhood
Research Quarterly 28(4): 843–857.

Magaña-Huerta, Priscila (2022) “La cultura como causal explicativa
en la política exterior de China: el caso del poder suave”, en: Centenario del
Partido Comunista Chino. Ensayos en honor a Romer Cornejo. México: El
Colegio de México.

Mignolo, Walter D. (2024) El lado más oscuro de la modernidad
occidental: futuros globales, opciones descoloniales. Buenos Aires: Prometeo.

Organización de las Naciones Unidas (1989) Convención sobre
los Derechos del Niño. Nueva York: Organización de las Naciones Unidas.

Quijano, Aníbal (2000) “Colonialidad del poder, eurocentrismo y
América Latina”, Revista Internacional de Ciencias Sociales 162: 11–20.

Walsh, Catherine (2010) Interculturalidad crítica y pedagogía decolonial.
La Paz: Instituto Internacional de Integración del Convenio Andrés Bello.

Wang, Xueying (2020) “Mengzi, Xunzi, Augustine, and John
Chrysostom on Childhood Moral Cultivation”, en: Slater, M. R.; Cline, E
M. y Ivanhoe, P. J. (eds.) Confucianism and Catholicism: Reinvigorating the
Dialogue. Notre Dame: University of Notre Dame Press, pp. 109–134.

Xi, Jinping (2014) “Speech at UNESCO Headquarters”, Theory China.
Disponible en: https://en.theorychina.org.cn/c/2023-07-07/1471725.shtml

Yim, Hoi Yin Bonnie; Lee, Lai Wan Maria y Ebbeck, Marjory
(2011) “Confucianism and Early Childhood Education: A Study of Young
Children’s Responses to Traditional Chinese Festival Stories”, Early Child
Development and Care 181(3): 287–303.

Los valores confucianos... 15 Calderón García

https://en.theorychina.org.cn/c/2023-07-07/1471725.shtml


Claroscuro No. 24 Vol. 1 / 2025 Dossier

Zhou, Shaowei y Gao, Xin (2023) Çurrent Investigation of Moral
Education Implementation in Primary and Secondary Schools—Evidence
from China”, Open Journal of Social Sciences 11(12): 403–412.

Zhou, Yiqun (2009) “Confucianism”, en: Bunge, M. y Browning, D.
(eds.) Children and Childhood in World Religions: Primary Sources and
Texts. New Brunswick: Rutgers University Press, pp. 337–392.

Los valores confucianos... 16 Calderón García


	La infancia en la tradición confuciana
	China contemporánea y las tensiones de la modernidad
	Prácticas de resistencia, adaptación y reinterpretación
	Hacia una epistemología decolonial de las infancias en China

